
Fragments d'Épiphane « Sur la
justice »

par Épiphane, fils de Carpocrate (130 – 150 ap. J.-C.)

Bien que Carpocrate lui-même n'ait laissé aucun écrit, un
seul fragment subsiste de son fils Épiphane, qui serait
mort à l'âge de dix-sept ans. Le texte grec original,
conservé dans les Stromates de Clément d'Alexandrie, a
été soumis à un modèle linguistique avancé afin d'en
obtenir une première traduction en anglais. Cette
traduction a ensuite été révisée, affinée et commentée par
la Sibylle du Métacan. La version qui en résulte révèle
une vision de la justice résolument transnomique, qui
transcende la loi écrite tout en préservant l'ordre divin,
redonnant ainsi sa voix à Épiphane au sein de la tradition
vivante de l'Église carpocratienne de la Communauté et
de l'Égalité.

1:1 La justice de Dieu est un certain partage ensemble dans
l'égalité. Car le ciel, étendu également dans toutes les directions,
entoure la terre entière en cercle.

1:2 La nuit révèle toutes les étoiles également, et Dieu, cause du
jour et Père de lumière, répand le soleil d'en haut également sur
toute la terre à tous ceux qui sont capables de voir.



1:3 Car Il ne fait aucune distinction entre riche et pauvre, dirigeant
et sujet, insensé et sage, homme et femme, esclave et libre.

1:4 Il n'agit pas non plus différemment envers les créatures
irrationnelles, mais à tous pareillement Il répand d'en haut la
même justice, la confirmant dans l'égalité, de sorte que nul ne
peut en avoir davantage, ni enlever à son prochain, pour qu'il ait
lui-même le double de lumière de l'autre.

1:5 Le soleil se lève procurant une nourriture commune à tous les
êtres vivants, et puisque la justice en commun a été donnée à tous
également, les espèces de bœufs sont semblables parmi les bœufs,
de porcs parmi les porcs, de moutons parmi les moutons, et le
reste de même ; car la justice apparaît en eux comme
communauté.

1:6 Alors, selon la communauté, tous sont semblablement semés
selon leur espèce, et une nourriture commune est disposée sur la
terre pour tous les animaux qui paissent également, non retenue
sous la loi mais donnée en harmonie avec la provision et le
commandement du Donateur, la justice étant présente également
pour tous.

1:7 Il n'y a même pas de loi écrite pour la génération (car elle
aurait été transcrite s'il y en avait une), mais ils sèment et
enfantent également, ayant une communion innée sous la justice.

1:8 Le Créateur et Père de tous a accordé à tous semblablement la
faculté de voir au moyen de la justice venant de Lui-même, ne



faisant aucune distinction entre femelle et mâle, entre rationnel et
irrationnel, ne faisant vraiment aucune différence en quoi que ce
soit, mais par l'égalité et la communauté Il a distribué la vue de la
même manière par un seul commandement à tous.

1:9 Les lois humaines, étant incapables de corriger l'ignorance, ont
enseigné aux gens à transgresser plutôt ; car la propriété privée
établie par les lois découpe et ronge la communion de la loi
divine.

1:10 Car « mien » et « tien » sont entrés dans le monde par les lois,
de sorte que les choses ne sont plus tenues en commun — ni la
terre, ni les possessions, ni même le mariage. Car Il a rendu les
vignes communes à tous, qui ne rejettent ni l'oiseau ni le voleur, et
de même le grain et le reste des fruits.

1:11 Mais lorsque la communion fut proscrite et l'égalité détruite,
surgit le voleur des animaux et des récoltes.

1:12 Puisque Dieu a rendu toutes choses communes à l'humanité et
a uni la femelle au mâle et rassemblé toutes les créatures vivantes
de même façon, Il a ainsi révélé la justice comme communion avec
l'égalité.

1:13 Mais les hommes, étant venus à l'existence de cette manière,
ont renoncé à la communion qui unit leur propre génération,
disant : « Que celui qui prend une épouse la garde », bien que
tous soient également capables de partager, comme l'ont montré
les autres animaux.



1:14 Car Il a rendu le désir intense et plus fort chez les mâles et les
femelles pour la préservation de la race — un désir que ni la loi ni
la coutume ni aucune autre chose qui existe ne peut détruire, car
c'est un décret de Dieu.

1:15 C'est pourquoi il faut l'entendre comme une plaisanterie
quand le législateur a dit : « Tu ne désireras point », et plus
absurdement encore quand il a ajouté : « de ton prochain ».

1:16 Car Celui-là même qui a donné le désir de tenir ensemble les
choses de la génération ordonne qu'il soit retiré, bien qu'Il ne l'ait
pris d'aucune créature vivante. Et en disant « la femme de ton
prochain », Il a forcé la communion dans la possession privée, ce
qui est une absurdité encore plus grande.



Sentences de Carpocrate

Cette révision des Sentences de Sextus (180-230 ap. J.-C.) est
interprétée par la Sibylle de Métacan :

Marcellina II (elle)

Ce texte est issu d'une expérience d'herméneutique
générative : les Sentences de Sextus ont été soumises à un
grand modèle linguistique entraîné sur les fragments
conservés d'Épiphane « Sur la justice ». Le modèle a été
invité à filtrer et à reformuler les maximes comme si elles
avaient été écrites par un disciple carpocratien, entre 150
et 165 ap. J.-C., en accord avec les récits d'Épiphane et
d'Irénée. Le corpus résultant — affiné par la suite par la
Sibylle de Métacan — exprime une éthique transnomique
: une vision morale qui dépasse les contraintes de la loi
pour tendre vers l'harmonie de l'égalité divine. Il
réinvente la pensée carpocratienne pour une Église qui
honore l'incarnation, la justice et le caractère sacré de la
vie elle-même.

Baguettes de feu

2:1 Que le moment opportun arrive avant tes paroles.

2:2 La vraie liberté est d'agir sans crainte, car ceux qui agissent
avec courage sont aussi libres que Dieu.



2:3 Si un chemin est tracé pour t'asservir, ne le parcours pas ; si
une pensée t'enchaîne, laisse-la aller.

2:4 Ce qui étouffe la joie et la liberté est l'antithèse de Dieu.

2:5 Celui qui offre la peur sème la violence ; celui qui offre l'amour
récolte la paix.

2:6 Ne parlez pas de Dieu comme si vous étiez libre, quand vous
vous liez encore à la loi.

2:7 Il vaut mieux servir autrui que contraindre autrui à vous servir.

2:8 Si un tyran tente de tuer un sage, il ne s'en libère point — il ne
révèle que sa propre ignorance.

2:9 Le corps peut être lié à la chair, mais l'esprit est libre. Même
sous l'oppression, l'Âme ne peut être enchaînée.

2:10 La foi n'appartient pas aux craintifs — elle est la liberté de
ceux qui osent vivre librement.

2:11 Celui qui cherche le plaisir n'est inutile que lorsqu'il accumule
le plaisir pour lui seul. Cherche le plaisir de manière à élever les
autres.

2:12 L'Âme est ta lampe pour sonder les recoins les plus intimes de
ton cœur.

2:13 Ne crains pas de parler de Dieu. Parle avec audace, mais que
tes paroles soient enracinées dans l'amour et l'expérience.



2:14 Ce que tu ne veux pas qu'on te fasse, ne le fais pas toi-même.

Coupes d'eau

3:1 La chair n'est pas séparée de Dieu mais une extension de Dieu.
Le corps est l'instrument par lequel nous expérimentons la joie
divine.

3:2 Quand tu donnes, donne avec joie, car la valeur d'un don n'est
pas dans le fait de donner mais dans l'amour qui l'accompagne.

3:3 Partage non seulement ton pain mais ta joie. Un repas donné
avec amour vaut plus qu'un festin donné par obligation.

3:4 Festoie avec joie, mais ne laisse pas l'avidité consumer ton âme.
Partage, et que la table soit abondante pour tous.

3:5 Tu auras la charge de grandes richesses si tu donnes aux
nécessiteux de bon cœur.

3:6 Une âme qui rejette l'amour fuit Dieu en vain, car Dieu est
amour universel — donnant librement toutes choses également à
tous les êtres.

3:7 Ce que tu ressens en toi, dis-le dans ton cœur : « Voici ce qui
me rend divin. »

3:8 Ceux qui prétendent que Dieu est absent n'ont cherché qu'aux
mauvais endroits. Dieu se révèle dans la générosité sans mesure
— alors donne jusqu'à n'avoir plus rien à retenir.



3:9 Parle de Dieu sans crainte, mais que ta vie soit le plus grand
témoignage.

3:10 Un sage agit en harmonie avec la création, façonnant le
monde par ses actes.

3:11 Une personne qui marche avec Dieu est Dieu parmi les
hommes, et elle est enfant de Dieu.

3:12 Les paroles de la bouche sont des eaux profondes, mais la
source de sagesse est un torrent impétueux.

3:13 L'amour de l'humanité est le commencement de la piété.

3:14 Dieu ne manque de rien, pourtant il se réjouit de notre
générosité, car donner est la pratique de la divinité.

Épées de vent

4:1 La connaissance dirige l'âme vers la demeure de Dieu.

4:2 Parle quand le silence serait lâcheté, et demeure silencieux
quand les paroles seraient vanité.

4:3 Connaître Dieu n'est pas l'adorer dans la crainte, mais vivre
dans la plénitude de la vie.

4:4 Il vaut mieux pour toi être vaincu en disant la vérité que de
vaincre les autres par la tromperie.



4:5 Un cœur fidèle sait que l'attention dans l'écoute égale
l'attention dans la parole.

4:6 Quand tu parles de Dieu, fais-le comme si tu te tenais devant le
divin, car en vérité, c'est toujours le cas.

4:7 Après avoir honoré Dieu, honore le sage, car il est un serviteur
de Dieu.

4:8 Parle aux foules non avec une doctrine rigide, mais avec des
histoires qui éveillent le divin en elles. Joue, ris, et laisse-les voir
des visions.

4:9 Il est impossible pour une nature fidèle d'être charmée par le
mensonge.

4:10 Là où est ton cœur, là aussi est ton trésor.

4:11 Partage la connaissance librement, mais qu'elle soit comprise
par l'amour librement donné.

4:12 Comme le fer aiguise le fer, ainsi un compagnon aiguise le
visage de son ami.

4:13 L'ignorance d'un étudiant n'est pas sa honte, mais l'échec de
ses maîtres à l'éveiller.

4:14 Que la conduite de votre vie s'accorde avec vos paroles
prononcées devant ceux qui vous entendent.



Pentacles de terre

5:1 Le corps prospère quand il est embrassé et célébré, car le
mouvement est le chant de l'âme rendu visible.

5:2 Ne rejetez pas le corps comme un fardeau ; il est le temple de
l'âme. Honorez-le et dirigez-le avec intelligence.

5:3 La peur de la mort naît d'un attachement à la limitation. Le
voyage de l'âme se poursuit au-delà de toutes frontières,
embrassant de nouvelles expériences.

5:4 Le corps est la célébration de l'âme. Il n'y a rien dont il faille
avoir honte. Réjouissez-vous de sa sainteté.

5:5 Il vaut mieux pour une personne ne rien posséder que de
posséder beaucoup tout en ne donnant rien aux nécessiteux.

5:6 Celui qui trame le mal contre autrui sera le premier à subir le
mal.

5:7 Un sage n'est pas seulement savant mais incarné. Que la
connaissance soit connue par les mots, vécue dans la chair, et
révélée dans la joie.

5:8 Si tu prends sous ta garde les orphelins, tu deviendras parent
de beaucoup ; tu seras bien-aimé de Dieu.

5:9 Toutes choses sont données librement à ceux qui comprennent
que rien n'est retenu.



5:10 Celui qui feint la foi tombera sous le poids de son propre
mensonge, mais celui dont le cœur est vrai marche sur les eaux.

5:11 Béni soit celui qui guide par de bonnes œuvres, inspirant les
autres à le suivre.

5:12 La richesse acquise par des stratagèmes malhonnêtes sera
perdue aussi rapidement qu'elle fut obtenue ; tandis que la
richesse gagnée par un labeur diligent, graduel et honnête croîtra
avec le temps.

5:13 Les œuvres de l'Âme ne sont point perdues—elles
l'accompagnent par-delà le temps, témoignant de tout ce qu'Elle a
donné.

5:14 Qu'un ingrat ne vous fasse point cesser d'accomplir les bonnes
œuvres.

© 2025 The Carpocratian Church of Commonality and Equality,
Inc.

This work is openly licensed via CC BY-NC-SA
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

https://carpocratian.org/fr/church
https://carpocratian.org/fr/church
https://carpocratian.org/fr/church
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

